
Materiales para la

JORNADA MUNDIAL  
DE LA VIDA CONSAGRADA

2 de febrero de 2026

Comisión Episcopal para la Vida Consagrada
CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA

Vida consagrada,  
¿para quién eres?



© Editorial EDICE
	 Edificio «Sedes Sapientiae»
	 C/ Manuel Uribe, 4
	 28033 Madrid
	 Tlf.: 91 171 73 99
	 edice@conferenciaepiscopal.es



ÍNDICE

Presentación............................................................................................... 	 3

Testimonios................................................................................................ 	 7

Compromisos del año jubilar en la vida consagrada..................... 	 9

En el horizonte el Jubileo de la Esperanza: huella, desafíos, 
preguntas y caminos para la vida consagrada en educación... 	 16

La reconciliación, levadura de esperanza….................................... 	 23

La vida consagrada, en la pastoral con jóvenes............................... 	 26

Retos del Jubileo de la Esperanza a la vida consagrada................. 	 30

Personas. Carismas. Misión................................................................ 	 35

Para orar y agradecer…........................................................................... 	 39

Textos del papa León XIV........................................................................ 	 41

Oración de la Jornada............................................................................... 	 47





PRESENTACIÓN

Vida consagrada, ¿para quién eres?

La XXX Jornada Mundial de la Vida Consagrada se celebra pocos días 
antes de cumplirse el primer aniversario de un significativo aconteci-
miento de la Iglesia que peregrina en España: el Congreso de Vocacio-
nes. Asamblea de Llamados para la Misión, con el lema «¿Para quién 
soy?».

Motivados por este encuentro de comunión fraterna entre todas 
las vocaciones, nos hacemos eco de su celebración, hace un año, en la 
nuestra del 2 de febrero de 2026, puesto que la vida consagrada debe 
seguir construyendo la cultura vocacional para tomar conciencia de 
que cada uno somos una vocación para la misión.

El lema que hemos elegido este año para la Jornada en España pone 
de relieve que la pregunta por la propia identidad (¿qué o quién soy?) 
es ineludible, pero quedarse solo en ella entraña algunos peligros, so-
bre todo si la mirada un tanto obsesiva sobre nosotros mismos termina 
por impedirnos ver a quienes, estando más allá de nosotros, confor-
man nuestro horizonte último de vida y misión. 

Con el fin de evitar la autorreferencialidad —un peligro presen-
te para la vida consagrada, como nos advirtió en diversas ocasiones 
el papa Francisco—, a los consagrados, siempre sedientos de ahondar 
en nuestra identidad (mirada centrífuga), nos viene muy bien reparar a 
la vez en los rostros que pueblan nuestro paisaje de sentido (mirada 
centrípeta). El primero es el polo de las raíces; el segundo, el de las alas. 

Sabemos que no le crecen alas a quien no tiene raíces, pero tampoco 
se le conservan las raíces a quien no despliega las alas. Por eso, con de-
seo y decisión tanto de oblación como de dedicación plena a los otros, 
la vida consagrada no puede cesar de preguntarse: ¿para qué o para 
quién soy?

Cuando los consagrados dejamos resonar esta pregunta sobre noso-
tros mismos y nuestros hermanos y hermanas, su impronta se refracta 



4 Vida consagrada, ¿para quién eres?

en tres interrogantes que ahondan y desarrollan el lema para esta XXX 
Jornada Mundial:

1. Vida consagrada, ¿a quién llamas? La vida consagrada es para aque-
llos a los que es capaz de convocar, a los que transmite que Dios ena-
mora para hacer vida, en unión con él, muchas teselas del Evangelio 
de Jesús que hombres y mujeres inspirados por el Espíritu han iniciado 
antes que nosotros, con grandes dificultades, pero, sobre todo, con un 
amor apasionado por el Señor que llama y por la humanidad que lo 
necesita a él. 

La vida consagrada es para los que vienen a ella por su cauce, para 
aquellos a los que llama como eco de la voz de Dios —siempre antigua 
y siempre nueva— que persuade, guía al desierto, habla al corazón y 
abre una puerta de esperanza (cf. Os 2,16-17). 

La cuestión vocacional, que tanto nos preocupa en estos tiempos y 
estas latitudes, no es solo una urgencia coyuntural, que también, sino 
sobre todo una exigencia carismática: somos para aquellos a quienes 
llamamos a través de nuestro amor evangélico; o mejor, para aquellos 
a los que el Señor llama, también a través de nosotros, a vivir a fondo 
la fe cristiana y la entrega de la vida. 

En este sentido, este primer interrogante nos conecta con el núcleo 
del voto de castidad, que es el del amor centrado en Dios y ofrecido a to-
dos; particularmente, a quienes el Señor quiere llegar con una palabra 
veraz de claridad y calidez. Él es el camino de luz y esperanza que nos 
lleva al amor infinito. Un amor que contribuye a la comunión fraterna 
sinodal que la vida consagrada está urgida a tejer en su seno y con el 
resto del pueblo de Dios en camino, propiciando una conversión de las 
relaciones por amor.

2. Vida consagrada, ¿a quién buscas? La vida consagrada es para Dios, 
a quien cada persona consagrada busca. Es para el único, para el ab-
soluto, para el Padre, para el Señor. No hay nada más importante que 
aquello —aquel— que cada persona consagrada busca. Vivir en ten-
sión permanente el quærere Deum es no solo la fuente de la que brota la 
consagración de la vida —su razón de ser, su raíz más íntima, su ver-
dad última—, sino también la tarea fundamental de nuestro quehacer 
cotidiano. 



5Presentación

La vida consagrada es para Dios y escrutar su rostro cada día es par-
te sustancial de su misión. En este sentido, este segundo interrogante 
nos da la medida del voto de obediencia, que es el del amor que desea 
al Señor, a Cristo Hijo de Dios vivo, a quien quiere ir y de cuya palabra 
de vida eterna quiere vivir, como confiesa Pedro (cf. Jn 6,68); para que 
todo lo que se entreteje con el pasar de la vida y de los rostros penda 
de la voluntad de Dios. 

En el Señor fijamos los ojos, pues es luz y cayado para discernir los 
pasos del proceso sinodal en el que la participación de las personas con-
sagradas en la Iglesia particular y universal se hace imprescindible por 
su consagración bautismal y vocacional.

3. Vida consagrada, ¿a quién sirves? La vida consagrada es para los 
pobres, a quienes se entrega. Es para el que ha sido privado de la com-
pañía y el consuelo de los hombres, pero nunca de Dios, que se abaja 
para servirle. Y en ese servicio a los desamparados el Señor no quiere 
estar solo; quiere a su lado a los hombres y mujeres que han conocido 
su amor y saben que se puede vivir de él y de su Palabra en toda cir-
cunstancia, también —quizá especialmente— en las más aciagas y las 
más adversas. 

En este sentido, este tercer interrogante remite al voto de pobreza, 
que es el del amor que se contenta sencillamente con la presencia del 
amado y de los amigos del amado; y no necesita nada más que ser 
cercano y estar disponible para los que no tienen a nadie que sea y esté 
con ellos, sin asustarse de su humillación ni huir de su pobreza.

Una pobreza que es puerta abierta de esperanza a la austeridad li-
beradora y a la generosidad que brota de la gratuidad. Una pobreza 
que se hace puente de esperanza desde quienes, con sus votos y su 
fraternidad, se saben vulnerables, necesitados de amor, sanación y li-
beración hacia los que sufren la fragilidad, como nos muestra Dios en-
carnado, pobre y humilde.

La misión de la vida consagrada, que llega a todos, tiene una predi-
lección irrenunciable por los pobres y por las periferias geográficas y 
existenciales. Es otra de sus contribuciones para ser una Iglesia sinodal 
en misión.



6 Vida consagrada, ¿para quién eres?

Buscando respuesta a cada una de estas cuestiones, encontramos el 
modo de extender y fortalecer hoy, como bautizados con nuestra voca-
ción de personas consagradas, la comunión, la participación y la misión en 
la Iglesia, tal y como el último sínodo y su proceso de implementación 
nos invitan a realizar.

Pero, sobre todo, recorriendo estos tres interrogantes, descubrire-
mos que el corazón de la persona consagrada se vuelve menesteroso 
y agradecido a su Señor. Agradecido, porque el Señor no deja de salir 
a su encuentro y sacudir sus comodidades, preguntando: «Vida con-
sagrada, ¿para quién eres?»; y menesteroso, porque nunca termina de 
responder con toda verdad y generosidad a la pregunta y necesita que 
el Señor la siga pronunciando sobre él. Vivir bajo esa pregunta sin dejar 
de ensayar la mejor respuesta es ya una forma de fidelidad que refleja 
la de Dios.

«Vida consagrada, ¿para quién eres?» se convierte así en algo más 
que un lema: es un eco de la Palabra viva que, vivida en clave de consa-
gración, amplía nuestros horizontes de comunión, participación y misión. 
Aquellos en los que podemos enriquecer a muchos —y a nosotros mis-
mos—, poniendo en juego nuestra vida de dedicación entera a Dios y 
a los hermanos a través de la vivencia plena de la castidad, la obediencia 
y la pobreza, verdadero don profético de las personas consagradas para 
toda la Iglesia y para los hombres y las mujeres de buena voluntad.

XXX Jornada de la Vida Consagrada, 2 de febrero de 2026
Sres. Obispos de la Comisión Episcopal 

para la Vida Consgrada



TESTIMONIOS

«Sean verdaderamente pobres, mansos, 
hambrientos de santidad, misericordiosos,  

puros de corazón, aquellos gracias a los cuales  
el mundo conocerá la paz de Dios»

León XIV, Homilía en el Jubileo de la Vida Consagrada (9-10-25).





Compromisos del año jubilar en la vida consagrada

Utilicemos la imagen de una caja resonancia para hablar de la vida 
consagrada y de las huellas que el año jubilar 2025 ha dejado en nues-
tras comunidades. Creo que cada persona, y cada comunidad, es una 
caja de resonancia de todas las melodías que vamos cantando por el 
camino, mientras peregrinamos por los senderos de nuestros carismas.

Como veis en la caja de resonancia, la tapa superior y la tapa infe-
rior, junto con el aro o «faja» curvada, son los elementos externos que 
están a la vista. En el interior se encuentra el bastidor o barra armónica, 
que es una estructura de refuerzo de las tapas, y otro elemento, que 
casi pasa desapercibido, y que se llama «alma». 

El alma, en instrumentos de cuerda, es una pieza cilíndrica de ma-
dera que conecta, a modo de columna, las tapas superior e inferior de 
la caja de resonancia. Esta pieza va sujeta por presión y sus funciones 
son principalmente dos:

•	 Una función estructural: el alma permite distribuir la presión que 
el puente del instrumento musical ejerce sobre la tapa superior, 



10 Vida consagrada, ¿para quién eres?

transmitiendo parte de esta presión a la tapa inferior y evitando 
que la tapa superior se hunda.

•	 Y una función acústica: el alma juega un papel fundamental en la 
emisión sonora del instrumento. El sonido es más claro, y mucho 
más potente, que el que produciría el mismo instrumento despo-
jado del alma.

De modo análogo, estas breves líneas quieren ser esta «alma», que 
—como una columna pequeña— quite presión al día a día de nuestras 
jornadas, y permita que no se hunda en el olvido todo lo vivido en este 
Jubileo 2025, haciendo resonar claro y fuerte los mensajes —que hemos 
acogido en una escucha atenta y gozosa—, y que son una semilla de 
vida renovada que hay que cuidar.

1. Por el camino de la paz que nos da Cristo Jesús

Lo primero que nos ha quedado grabado a fuego es que somos pere-
grinos de esperanza por el camino de la paz, en la comunión, y en la 
riqueza de nuestros diferentes carismas, culturas e historias. No olvi-
demos que hay una llamada constante en nuestra consagración a dar 
testimonio de que: «La paz no es un sueño lejano, sino un camino que 
se recorre cada día, paso a paso, con el corazón vuelto al Señor»1.

Como la música saca lo mejor y más noble de la persona, la melodía 
del jubileo vivido vuelve a sacar de nosotros hoy los mejores deseos de 
hacer realidad estas invitaciones oídas y cantadas. La clave de la par-
titura de nuestra consagración es: «con el corazón vuelto al Señor», y 
desde aquí caminar de corazón hacia los hermanos.

Sí, el peregrino no es dueño de la tierra que pisa, sino que la habita 
con respeto y gratitud. Todos nosotros vivimos en el mundo sin perte-
necer a él, llevando en el corazón la certeza de que Dios camina con no-
sotros, nos alienta, nos da luz por el camino, es nuestro descanso y nos 
hace mirar a la meta con ilusión. Caminamos no como huérfanos, sino 
como hijos queridos, hacia una meta mayor, que ya se nos recordaba en 

1  Cf. Cardenal Ángel F. Artime, SDB, proprefecto del Dicasterio para los Institutos de Vida Con-
sagrada y las Sociedades de Vida Apostólica, Peregrinos de esperanza en el camino de la paz, en las 
vigilias de oración en el Jubileo de la Vida Consagrada (8-10-2025).



11Testimonios

la Vigilia de oración del Jubileo de la Vida Consagrada: el reino de amor 
y paz que Cristo inauguró con su Pascua. 

Con esta meta, merece la pena lidiar con las dificultades del camino, 
siguiendo a María, nuestra Madre.

2. Los pasos de María, Madre de la Iglesia

En este camino que recorremos, hay un camino exterior que pisar y 
uno interior que cuidar. María se puso en camino, y fue a la región 
montañosa, dice san Lucas. Llegó de prisa a una ciudad de Judá. Y de 
su caminar, nos dijeron al inicio del jubileo: «Es una imagen de una 
peregrinación interior y exterior: María lleva en sí la esperanza del 
mundo y la transforma en encuentro, cercanía y servicio. No se que-
da quieta, no se encierra en su propia gracia, sino que se convierte en 
mensajera de alegría y paz».

Nosotros también, como ella, estamos llamados a salir de nuestra 
propia gracia, para comunicarla a los demás, con palabras de caridad 
sonora y gestos de entrega fraterna. Se renueva nuestra consagración, 
si recorremos de verdad tanto el camino interior, que acoge el don de 
Dios, como el exterior que acompaña los pasos de la comunidad.

3. Peregrinación de disponibilidad

Cierto que cada vida consagrada es una peregrinación de disponibilidad, 
que se manifiesta en lo concreto de llegar a los demás, y llevar la pre-
sencia de Cristo que habita en nosotros, hacer resonar la alegría del 
Evangelio en los lugares donde la esperanza es frágil, empezando por 
los más cercanos y llegando a todos.

Pero, especialmente, resonó en nuestros corazones estas palabras 
acerca de nuestra Madre: «María no trae palabras, sino una presencia 
que despierta la vida». Y este despertar nuestro, gracias a María, es 
para una misión concreta: «Ser presencia pacificadora», no mediante 
grandes gestos, sino con la ternura, la escucha y la fidelidad coti-
diana, que generan comunión y reavivan la esperanza. Los gestos 
duros no aportan nada a nuestra peregrinación, la delicadeza crea 
comunión.



12 Vida consagrada, ¿para quién eres?

Y es que, ser peregrinos de la esperanza, transitando los senderos 
de la paz, significa caminar con «un paso humilde», recibiendo luz en 
los días de niebla, llevando luz donde hay oscuridad, y conservando la 
paz interior, para poder compartirla con los demás. La soberbia engen-
dra división, la humildad crea y recrea la unidad.

Cada una de las palabras que se nos han entregado es una lámpara 
encendida, para no perder de vista que nuestro caminar es en fraterni-
dad. Avivemos y cuidemos esta luz cada día en nuestras comunidades.

4. Caminar en fraternidad

Decía el papa León XIV, con la sencillez que le caracteriza:

Sabemos bien que la fraternidad no es algo ni inmediato, ni que se pueda 
dar por descontado. Es más, los conflictos, y tensiones parecerían demos-
trar lo contrario. Sin embargo, la fraternidad no es un hermoso sueño im-
posible, no es un deseo de unos pocos ilusos. Para superar las sombras que 
la amenazan, hay que ir a las fuentes y, sobre todo, obtener luz y fuerza de 
aquel que solo nos libra del veneno de la enemistad. La palabra «hermano» 
deriva de una raíz muy antigua, que significa ‘cuidar, preocuparse, apoyar 
y sustentar’. Aplicada a cada persona humana, se convierte en un llama-
miento, una invitación2. 

Por eso, volvamos a escuchar con humildad esta invitación, y res-
pondamos a la interpelación que desde los orígenes del mundo se nos 
dirige: ¿dónde está tu hermano?, que realmente es un recordatorio de 
lo que somos, creados para la fraternidad. 

Dejemos que, el resonar de toda la riqueza de mensajes en el jubileo 
vivido despierte de nuevo nuestras vidas y las vuelva a reorientar ha-
cia la esperanza cristiana sin desfallecer.

5. Pedir, buscar, llamar

Y tras este comienzo, resonaron tres palabras gancho, que concatena-
ban los diversos mensajes, y que como perlas preciosas se nos fueron 
dando: pedir, buscar y llamar.

2  Cf. León XIV, Audiencia general (Plaza de San Pedro, 12-11-2025).



13Testimonios

«Pedir», «buscar», «llamar» son los verbos de la oración, usados por 
el evangelista san Lucas (cf. Lc 11,9). Y el papa nos invitaba desde ellos 
a un verdadero memorial: 

Pedir, buscar, llamar quiere decir también mirar hacia atrás la propia exis-
tencia, trayendo a la mente y al corazón todo lo que el Señor ha realiza-
do, a lo largo de los años, para multiplicar los talentos, para acrecentar y 
purificar la fe, para hacer más generosa y libre la caridad. A veces esto ha 
sucedido en circunstancias alegres, otras veces por caminos más difíciles de 
entender, tal vez a través del crisol misterioso del sufrimiento. Siempre, sin 
embargo, en el abrazo de esa bondad paternal que caracteriza su actuar en 
nosotros y a través de nosotros, por el bien de la Iglesia3.

Sí, tras las alegrías y las dificultades, siempre está «el abrazo de esa 
bondad paternal» de Dios, que llena de sentido cada acontecimiento y 
que hemos de acoger en toda etapa del camino. De esta forma, el papa 
León XIV unía «oración y vida» en un único caminar, porque la histo-
ria nos enseña que, de la experiencia de Dios, brotan siempre impulsos 
generosos de caridad. 

Por eso, el envío misionero de todo consagrado, que es el hilo de 
oro en el telar de nuestra vida, quedó expresado por el papa en una 
preciosa invitación: 

Para ser verdaderamente feliz, el hombre no necesita de eso, sino de expe-
riencias de amor consistentes, duraderas, sólidas, y ustedes, con el ejemplo 
de su vida consagrada, como los árboles exuberantes de los que hemos 
cantado en el salmo responsorial (cf. Sal 1,3), pueden difundir en el mundo 
el oxígeno de ese modo de amar4.

Cada uno de nosotros, desde nuestro propio carisma, tenemos un 
arte que desarrollar: «difundir al mundo el oxígeno» del amor evan-
gélico, es la misión más bella que puede existir, con el gozo de aportar 
nuestro granito de arena, para que esta generación respire a pleno pul-
món. Y, asimismo, con el desarrollo de nuestros carismas, evoquemos 
la dimensión escatológica de la vida cristiana, que nos quiere compro-
metidos en el mundo, pero al mismo tiempo constantemente orienta-
dos hacia la eternidad. Es una invitación a que extendamos el «pedir», 
el «buscar» y el «llamar» de la oración y de la vida, al horizonte eterno 

3  Cf. León XIV, Homilía de la santa misa del Jubileo de la Vida Consagrada (9-10-2025).
4  Ibid.



14 Vida consagrada, ¿para quién eres?

que transciende las realidades de este mundo, para —con palabras del 
papa— orientarlas hacia el «domingo sin ocaso en el que la humanidad 
entrará en el descanso».

6. Despertar el mundo

Cada una de las palabras del jubileo han ido despertando nuestras vi-
das a ser cajas de resonancia, que guarden los sonidos de Dios, para 
«despertar el mundo», que dormita en el sinsentido y la confusión. 
Este despertar resonó con fuerza en el encuentro del papa con los con-
sagrados participantes, y para ello nos invitó a «estar arraigados en 
Cristo», porque:

Solo así, podrán cumplir la misión de manera fecunda, viviendo la voca-
ción como parte de la maravillosa aventura de seguir más de cerca a Jesús. 
Unidos a él, y en él entre ustedes, sus pequeñas luces se convierten en el 
trazado de un camino luminoso en el gran proyecto de paz y salvación que 
Dios tiene para la humanidad5.

No lo echemos en saco roto, nuestras pequeñas luces se transfor-
man en un «camino luminoso» cuando las unimos, ninguna pequeña 
llama es inútil, todos nos necesitamos. ¿Lo creemos de verdad? 

Es para cada uno de nosotros la cálida exhortación del papa 
León XIV a «volver al corazón», como el lugar en el cual redescubrir la 
chispa que animó los inicios de la historia de nuestros carismas, por-
que es en el corazón donde se produce la «paradójica conexión entre la 
valorización de uno mismo y la apertura a los demás, entre el encuen-
tro personalísimo con uno mismo y el don de uno mismo a los demás» 
(Dilexit nos, 18)6. 

En tiempos difíciles, solo nos queda aportar lo mejor que tenemos 
cada uno, por eso el santo padre añadía: «Es en la interioridad, culti-
vada en la oración y en la comunión con Dios, donde echan raíces los 
mejores frutos del bien según el orden del amor, en la plena promoción 
de la singularidad de cada uno, en la valorización del propio carisma 
y en la apertura universal de la caridad».

5  Cf. León XIV, Discurso en el encuentro con los participantes (10-10-2025).
6  Cf. Francisco, carta encíclica Dilexit nos (Roma, 24-10-2024). Citado por el papa León XIV en el 
Discurso a los consagrados participantes.



15Testimonios

Y junto a este «aportar lo mejor de nosotros», es importantísimo mi-
rarnos bien unos a otros, siendo en cada jornada «personas que llevan 
en sí mismas, por la gracia de Dios, la huella de la reconciliación y la 
unidad […] en el respeto por las diferencias, con esa fe que los hace 
reconocer en cada ser humano un único rostro sagrado y maravilloso: 
el de Cristo».

7. Un diálogo doméstico como misión

Desde esta fe, hemos sido invitados a acoger como misión apasionante 
«un diálogo doméstico», del que habló san Pablo VI7, que desarrolle 
la sinodalidad propia de la Iglesia, para poder vivir cotidianamente 
valores tales como la escucha recíproca, la participación, el intercambio 
de opiniones y capacidades, la búsqueda común de caminos según la 
voz del Espíritu. Y cuando sea necesario, superando divisiones, per-
donando injusticias sufridas, pidiendo perdón por las cerrazones y los 
errores.

Custodiemos todas estas maternales invitaciones que la Iglesia nos 
ha ofrecido en el jubileo, sin dejar de mirar el mañana con serenidad y 
confianza, y sin miedo de tomar decisiones valientes. Nuestra esperan-
za, decía el papa León XIV, no se basa en los números ni en las obras, 
sino en aquel en quien hemos puesto nuestra confianza, y para quien 
nada es imposible. Esta es la esperanza que no defrauda, y que per-
mitirá a la vida consagrada seguir escribiendo una gran historia en el 
futuro, hacia el cual debemos mantener nuestra mirada, conscientes de 
que es hacia él hacia donde nos impulsa el Espíritu Santo, para seguir 
haciendo grandes cosas con nosotros.

M.ª Pilar Avellaneda Ruiz, CCSB
Monasterio de La Encarnación (Córdoba)

7  Cf. Pablo VI, carta encíclica Ecclesiam suam (Roma, 6-8-1964) 117.



En el horizonte el Jubileo de la Esperanza: huella, desafíos, 
preguntas y caminos para la vida consagrada en educación

«La historia de la vida consagrada es una respuesta creativa  
a los desafíos de cada época»

El Jubileo de la Esperanza ha sido un acontecimiento eclesial que ha 
marcado profundamente la vida de la Iglesia en clave sinodal. Nos 
ha  invitado a caminar juntos, escuchando los signos de los tiempos 
en corresponsabilidad y misión, especialmente en el ámbito educativo, 
donde la vida consagrada, arraigada en Cristo, tiene una historia fe-
cunda y un presente lleno de retos.

En un mundo atravesado por la fragmentación cultural, la acele-
ración tecnológica y la crisis de sentido, el jubileo ha recordado que 
educar es un acto de esperanza. No se trata únicamente de transmitir 
conocimientos, sino de regenerar vínculos, despertar la interioridad y 
abrir horizontes de fraternidad. Las palabras del papa León XIV en las 
audiencias jubilares y en sus encuentros con educadores y con la vida 
consagrada siguen resonando con fuerza: la educación es «una de las 
herramientas más hermosas y poderosas para transformar el mundo», 
dijo a los hermanos de las Escuelas Cristianas, pero necesita recuperar 
su alma. 

En este contexto, los papas Francisco y León nos llaman a renovar 
la misión educativa con creatividad y espiritualidad: volver al corazón, 
cuidar la interioridad y revitalizar el carisma original de cada institu-
to, para que nuestra presencia no se reduzca a funcionalismo o a la 
gestión de obras, sino que seamos signo profético del reino en medio 
de una cultura que absolutiza lo material y deja atrás los valores más 
significativos del humanismo cristiano, de la verdad y la misericordia.

Una de las huellas profundas que deja este jubileo para la vida con-
sagrada en la educación toca a la reafirmación de su misión histórica, 
destacando nuevos desafíos —desde la desigualdad educativa hasta la 
irrupción de la inteligencia artificial— y trazando caminos que exigen 
audacia: fortalecer redes globales, formar educadores como testigos, 



17Testimonios

integrar tecnología con discernimiento y situar a la persona en el cen-
tro. No basta con conservar lo recibido o analizar indefinidamente las 
disminuciones; es necesario diseñar nuevos mapas de esperanza para 
que la educación siga siendo semilla de Evangelio y fermento de hu-
manidad.

1. La huella del jubileo en las congregaciones religiosas

El jubileo ha sido un tiempo de memoria agradecida y de impulso re-
novador. En sus discursos, León XIV ha reconocido la «luminosa cons-
telación de carismas» que han configurado una presencia educativa 
significativa y global, dando vida a escuelas, universidades y centros 
de formación en todos los continentes. Desde los escolapios de san 
José de Calasanz hasta los lasalianos, maristas y salesianos, pasando 
por las congregaciones femeninas que alfabetizaron y dignificaron a 
generaciones de niñas y jóvenes, la historia de la vida consagrada es 
una respuesta creativa a los desafíos de cada época mediante innova-
ciones educativas significativas (enseñanza en lengua vernácula, siste-
mas preventivos, gratuidad, organización escolar, atención a los más 
vulnerables).

A través de estas presencias, la Iglesia ha mostrado que la educa-
ción es una de las expresiones más altas de la caridad cristiana. La ma-
ravillosa contribución histórica de la vida consagrada en la formación 
de generaciones, así como su vigencia en un panorama educativo 
fragmentado, son un gesto de esperanza para la humanidad y para 
la Iglesia.

Durante el jubileo, esta historia se ha podido contemplar no como 
un museo, sino como una tradición viva. León XIV, en su encuentro 
con los hermanos de las Escuelas Cristianas nada más comenzar su 
pontificado, subrayó que «evangelizar educando y educar evangeli-
zando» sigue siendo el núcleo de la misión. Recordó la audacia de san 
Juan Bautista de La Salle, que respondió a los retos de su tiempo con 
innovación pedagógica, y pidió a los religiosos que hagan lo mismo 
hoy: transformar los desafíos en oportunidades para la esperanza. 
En su homilía por el Jubileo de la Vida Consagrada, el papa invitó a 
los consagrados a «pedir, buscar y llamar» (cf. Lc 11,9), interpretando 



18 Vida consagrada, ¿para quién eres?

estos verbos como claves para la vida consagrada: pedir en pobreza, 
buscar en obediencia y llamar en gratuidad, para que la educación sea 
testimonio contracultural frente a la lógica del poder y del consumo.

«Vivimos saturados de ruido digital y hemos perdido la capacidad 
de escuchar el corazón», ha dicho el papa, invitando de un modo es-
pecial a los consagrados a ser signo y huella para un mundo que ne-
cesita recuperar la interioridad como fuente de toda acción educativa. 
En diferentes momentos y actos jubilares, se han reconocido los cuatro 
pilares —interioridad, unidad, amor y alegría— que son fundamento 
antropológico y espiritual de una educación cristiana capaz de inte-
grar verdad, acompañamiento personal y sentido trascendente. Este 
marco reubica la misión educativa de la Iglesia en su raíz original: la 
formación integral, no reducida a procedimientos administrativos o 
meramente técnicos.

En el encuentro con estudiantes por el jubileo del mundo educa-
tivo, León XIV lanzó un mensaje profético: «La educación es una he-
rramienta para cambiar el mundo, pero necesita protagonistas». Los 
jóvenes no son solo destinatarios, sino agentes del Pacto Educativo 
Global, llamados a ser truth-speakers y peace-makers, portavoces de la 
verdad y constructores de paz. La vida consagrada, como ha hecho 
siempre a lo largo de su historia, tiene la responsabilidad de escuchar-
les y darles voz.

2. Desafíos que nos plantea

El jubileo ha iluminado con claridad los retos que enfrenta la educa-
ción católica y, en particular, la vida consagrada que la convierte en 
misión específica. Son desafíos que no podemos ignorar, porque de su 
respuesta depende la credibilidad de nuestra propuesta educativa y 
evangelizadora.

•	 Fragmentación cultural y digital. Vivimos en una sociedad hi-
perconectada que corre el riesgo de reducir la educación a panta-
llas y algoritmos, perdiendo su dimensión humana y relacional, 
generando dispersión y superficialidad, debilitando la capacidad 
de reflexión y diálogo. La irrupción de la inteligencia artificial y la 
digitalización exige discernimiento, no mera adaptación. El papa 



19Testimonios

León nos ha recordado que la tecnología debe integrarse con cri-
terios éticos y espirituales. Para la vida consagrada, esto implica 
diseñar estrategias que contrarresten la superficialidad cultural 
mediante espacios de silencio, reflexión, diálogo interdisciplina-
rio y vida interior. Lo digital no puede ser un fin en sí mismo, sino 
un medio al servicio del proyecto educativo que se inspira en el 
Evangelio, en continuidad con la audacia que mostraron nuestros 
fundadores y los consagrados educadores que nos precedieron.

•	 Crisis de sentido y esperanza. Muchos jóvenes viven desorienta-
dos, sin horizonte vital. El jubileo nos ha recordado que educar es 
un acto de esperanza: ayudar a reconstruir la confianza en la vida 
y en el futuro. Frente a una cultura transhumanista que absoluti-
za la técnica y olvida la trascendencia, necesitamos ofrecer comu-
nidades coherentes, proyectos significativos y acompañamiento 
personalizado que motive la búsqueda de verdad, belleza y bien. 
El papa León ha insistido en incorporar la vida interior al Pacto 
Educativo Global. Como expertos en espiritualidad, los consagra-
dos estamos llamados a estar en la escuela no solo como docentes 
o directivos, sino como presencia que da sentido, ayudando a los 
jóvenes a gestionar su ansiedad, su identidad y sus decisiones. 

•	 Desigualdad educativa. Persisten millones de niños sin acceso 
a educación básica. Esta realidad nos interpela a reavivar nues-
tro compromiso con la gratuidad y la inclusión, especialmente 
en contextos de pobreza y migración. La exhortación apostólica 
Dilexi te, presentada en el marco del año jubilar, nos invita a re-
conocer nuevas formas de pobreza: la de la dignidad, la exclu-
sión, la invisibilidad, la soledad, el descarte digital. El coraje para 
invertir con valentía en nuestras escuelas, tanto material como 
humanamente, que nos pedía el papa Francisco, debe ser signo 
concreto de nuestra consagración y de opción preferencial por los 
más vulnerables.

•	 Individualismo, polarización y crisis ecológica y social. El ju-
bileo ha vinculado educación y cuidado de la casa común, en 
sintonía con Laudato si’. Formar conciencias capaces de elegir lo 
justo y lo sostenible es una urgencia. La polarización social, la 
desinformación y la crisis ecológica exigen propuestas educativas 



20 Vida consagrada, ¿para quién eres?

que integren ética del cuidado, justicia socioambiental, diálogo 
intercultural y pensamiento crítico. En este contexto, las comu-
nidades de consagrados deben mostrarse como signos de comu-
nión fraterna, capaces de contagiar el valor de la vida compartida 
en un mundo fragmentado.

3. Caminos que recorrer por la vida consagrada en educación

El año jubilar no se ha quedado en el análisis; nos señala caminos con-
cretos para avanzar con esperanza. No son solo estrategias, sino llama-
das a vivir nuestra misión educativa con audacia y fidelidad. 

•	 Renovar el Pacto Educativo Global. León XIV ha relanzado esta 
iniciativa con tres prioridades: educación para la vida interior, 
uso ético de la inteligencia artificial y educación para una paz 
desarmada. La vida consagrada debe integrar estas dimensiones 
en sus proyectos con valentía y creatividad, interpretando la ri-
queza de cada carisma como oportunidad de encuentro, no como 
identidad cerrada. Los desafíos pueden llevarnos a respuestas 
aisladas y competitivas, pero el jubileo nos invita a la comunión 
y la sinodalidad: compartir buenas prácticas y recursos, promo-
ver proyectos conjuntos y crear alianzas que hagan posible una 
educación inclusiva y de calidad, especialmente donde más se 
necesita la presencia de la escuela católica.

•	 Formación integral. La educación católica debe abarcar todas las 
dimensiones de la persona: espiritual, intelectual, afectiva, social y 
ecológica. No basta con preparar profesionales competentes; nece-
sitamos formar creyentes y ciudadanos responsables, capaces de 
dar testimonio en el mundo de hoy. Los papas Francisco y León 
insisten en reafirmar el humanismo cristiano integral, desde un 
modelo educativo centrado en la dignidad de la persona, conce-
bida como unidad espiritual, intelectual, afectiva, social y corpo-
ral. Esta formación integral es un criterio fundamental para evitar 
reduccionismos tecnocráticos y utilitaristas. Las escuelas promo-
vidas y dirigidas por consagrados deben ser espacios donde se 
integren fe, cultura y vida, con metodologías que favorezcan silen-
cio, reflexión y escucha, para que los alumnos aprendan a dialogar 
con Dios y con los otros.



21Testimonios

•	 Educadores como testigos. La calidad educativa no depende solo 
de métodos, sino de personas. El educador cristiano es testigo 
creíble, capaz de unir competencia y coherencia de vida, media-
dor cultural y acompañante de procesos. El papa León, en el ju-
bileo de los equipos sinodales, también ha recordado que no nos 
inspiran los procesos, sino las personas que viven la fe con entu-
siasmo. A su vez, en la homilía del Jubileo de la Vida Consagrada, 
hizo una nueva llamada para que los consagrados se reconozcan 
a sí mismos y se muestren ante el mundo como testigos, como lo 
fueron nuestros fundadores, evitando reducir el carisma a mero 
activismo.

•	 Presencia en las fronteras. Como señaló el papa León XIV a los 
jesuitas, en el encuentro con los superiores mayores de la Compa-
ñía, la misión educativa debe llegar a los márgenes y responder a 
sus retos: migrantes, periferias urbanas, contextos de violencia y 
exclusión, secularización y pérdida de identidad religiosa, espe-
cialmente en contextos donde la fe se diluye. Allí la educación se 
convierte en signo de esperanza y liberación, porque educar es un 
verdadero ministerio eclesial.

•	 Renovación institucional desde el discernimiento. La vida 
consagrada necesita revisar sus estructuras con mirada evan-
gélica, para que sean más simples, transparentes y abiertas a la 
misión. No se trata solo de responder o adaptarse a los cambios 
sociales y tecnológicos, sino de hacerlo desde la fidelidad crea-
tiva al carisma. La fecundidad educativa no depende de estrate-
gias, sino de la unión con Cristo, que nos centra en el Evangelio 
y en la primacía de Dios. Desde ahí, los votos religiosos se con-
vierten en un testimonio contracultural que inspira y sostiene 
la dimensión profética de nuestra misión en la escuela y en la 
sociedad. 

La educación, cuando nace del amor y se orienta a la verdad, es 
un acto profético que transforma la historia. Este es nuestro desafío 
y nuestra promesa como consagrados en el mundo educativo: ser 
coreógrafos de la esperanza, investigadores incansables de la sabi-
duría, artífices de belleza, constructores de puentes y difusores de 
concordia. 



22 Vida consagrada, ¿para quién eres?

En este horizonte, la esperanza no es una virtud menor, sino un cri-
terio pedagógico y una tarea compartida: diseñar nuevos mapas para 
hacer creíble un futuro más humano, más justo, más de Dios. ¿Respon-
deremos con audacia y fidelidad creativa? El jubileo nos invita a pasar 
de las palabras a la acción. 

Pedro J. Huerta Nuño, OSST
Secretario general de Escuelas Católicas



La reconciliación, levadura de esperanza…

«Sois carta de Cristo expedida por nosotros, escrita no con tinta,  
sino con el Espíritu del Dios vivo; no en tablas de piedra,  

sino en tablas de carne, en los corazones» (2 Cor 3,3).

El reciente jubileo celebrado por la Iglesia universal nos ha enviado a 
caminar siendo portadores de esperanza en un mundo, en una realidad 
social, cultural y eclesial conflictiva; y el avituallamiento principal que 
nos preparó para el camino fue el perdón, la reconciliación. Sor Simona 
Brambilla, prefecta del Dicasterio para los Institutos de Vida Consa-
grada y las Sociedades de Vida Apostólica, nos pidió en su primera 
intervención durante nuestro jubileo, vivir el propio carisma como el 
yobel, cuerno que anunciaba la libertad, el perdón de las deudas en 
el año jubilar del pueblo de Israel, y decía a los consagrados y consa-
gradas: «Somos como múltiples yobel, cada uno con su sonido único 
e irrepetible, pero llamados a tocar juntos la sinfonía del Jubileo de 
la Esperanza». ¿Qué aporta a esta sinfonía la secularidad consagrada, 
carisma de los institutos seculares inspirado por el Espíritu a mediados 
del siglo xx? La Iglesia nos reconoció como forma nueva de vivir la 
consagración a Dios, afirmando la síntesis consagración-secularidad, y 
nos propuso tres imágenes evangélicas, patrimonio de todo creyente, 
pero, en nosotras, llamada especial a vivir y estar en el mundo siendo 
luz, sal, fermento.

Recientemente, en uno de sus mensajes, el papa León XIV nos re-
cordaba que «el reino de los cielos se parece a un poco de levadura que 
una mujer mezcla con gran cantidad de harina, hasta que fermenta 
toda la masa» (Mt 13,33). Y aclaraba una cuestión importante: esa le-
vadura de la que Jesús habla eran pequeños trozos de la masa de días 
anteriores ya fermentados, que, al mezclarse con nueva harina y agua, 
hacían fermentar todo el conjunto. Dinámica preciosa, que aporta luz a 
nuestras vidas. Creemos que lo sembrado de Evangelio, aunque no se 
vea o no se valore, tiene futuro.

He participado en el Jubileo de la Vida Consagrada en Valencia 
y en Roma, y he recordado a tantas mujeres consagradas seculares, 



24 Vida consagrada, ¿para quién eres?

y  también varones, que han sido llamadas por Dios para estar pre-
sentes en el entramado social a modo de levadura; levadura recibida 
de anteriores generaciones, que hoy hemos de introducir en la gran 
masa de una sociedad multicultural, con visiones diferentes del ser 
humano, desigualdades, hambre, guerras… Reconciliación a modo de 
levadura. La experiencia jubilar como consagrada secular ha provoca-
do en mí gratitud a Dios al ver tanto bien derramado en el mundo a 
través de vidas sencillas, discretas, entregadas totalmente a Dios. Y he 
presentado también al Señor las «grietas» de una sociedad polarizada 
ideológicamente y enfrentada, con actitudes de violencia sutil o extre-
ma, para lograr intereses personales o institucionales, una sociedad 
necesitada de reconciliación, de perdón sincero. Y me he preguntado: 
¿cómo impulsar reconciliación a modo de levadura en los corazones 
de quienes Dios va poniendo en nuestro camino? ¿Cómo interpre-
tar la melodía que se nos pide a los institutos seculares para poder 
completar la sinfonía del Jubileo de la Esperanza? En primer lugar, es 
imprescindible acoger en nuestro corazón, en nuestras «entrañas», la 
reconciliación que Cristo nos regala, destinada a «saldar deudas», a 
transformar nuestros sentimientos, pensamientos, actitudes, acciones: 
nuestra realidad secular. Solo entonces, la pequeña porción de nuestra 
levadura, mezclada con el agua viva, podrá fermentar la harina nue-
va; nuestra esperanza estará capacitada para ofrecerla a los demás. 
Desafío importante para mí, para nuestros institutos, para la Iglesia. 
Nuestra vocación nos sitúa, como lo hizo Jesús, siendo «uno de tan-
tos» entre la gente y con la gente a través del ejercicio de la profesión, 
trabajos, servicios, relaciones familiares, institucionales y de amistad. 
¿Cómo sembrar reconciliación cuando se vive en entornos donde hay 
resistencia o indiferencia para acoger la buena noticia? El mejor ins-
trumento será la levadura de la alegría: nos sabemos frágiles, pero 
portadoras de amor reconciliado, capaz de favorecer la cercanía en 
ambientes seculares e incluso eclesiales.

El reto: permanecer con la certeza de que la masa fermentará. Un ele-
mento característico de nuestro carisma es la diversidad que favorece 
presencias apostólicas dispersas, pluralidad de formas, de tareas y de 
servicios; diversidad, incluso ad intra, en el propio instituto, y hemos 
de gestionar la tensión dispersión-comunión-diálogo, experiencia que 
nos provee para poder llevar levadura de esperanza a otros ambientes. 



25Testimonios

Lo que he vivido, lo que he rezado durante el jubileo, sintoniza con el 
encargo que hace la Iglesia al instituto decular Obreras de la Cruz a 
propuesta de nuestro gundador, el benerable Vicente Garrido Pastor: 
hacer de nuestra vida una entrega continua al servicio de la reconci-
liación para con todos, sabiendo que Dios «por medio de Cristo nos 
reconcilió consigo y nos encargó el ministerio de reconciliar», un reto 
de por vida que asumo con gratitud inmensa. La experiencia del en-
cuentro jubilar de la vida consagrada en Roma, con tanta pluralidad de 
formas, rostros envejecidos por la entrega incondicional a los demás y 
la alegría de rostros jóvenes abriendo caminos de futuro, ha sido la be-
lla sinfonía del Jubileo de la Esperanza que nos pedía Simona Brambi-
lla. Y como recuerdo nos llevamos la fotografía de León XIV y Simona 
juntos en el centro del gran escenario del aula Pablo VI.

Vicenta Estellés
Instituto decular Obreras de la Cruz



La vida consagrada, en la pastoral con jóvenes

«Que haya cercanía a los jóvenes, que son la alegría y la esperanza  
de la Iglesia y del mundo!» Spes non confundit, 12.

Celebrar el día de la vida consagrada es celebrar la riqueza del don que 
Dios, a través del Espíritu, hace a la Iglesia mediante los diferentes ca-
rismas. ¡Qué creatividad la del Espíritu regalándonos tanta diversidad! 
Una diversidad que está llamada a complementarse, sumar, unir, dar 
frutos y darlos en abundancia.

El Jubileo de la Esperanza nos abría paso a una serie de reflexiones 
en las que valoramos la importancia de peregrinar centrándonos en la 
experiencia del camino, sabiendo que, mientras lo transitamos y, como 
nos recuerda san Pablo, la esperanza no defrauda (Rom 5,5). Es preci-
samente el hacer camino una de las claves centrales que rescatamos en 
la pastoral con jóvenes.

El papa Francisco, en la bula de convocatoria del jubileo, nos recor-
daba que «también necesitan signos de esperanza aquellos que en sí 
mismos la representan: los jóvenes». «Que haya cercanía a los jóvenes, 
que son la alegría y la esperanza de la Iglesia y del mundo!» (Spes non 
confundit, 12). El papa nos llamaba a poner a los jóvenes en el centro, no 
solo de nuestra pastoral, sino en el centro de la Iglesia. A que sean —más 
si cabe— una prioridad, pero no una entre otras tantas, sino central, nu-
clear. Si realmente ponemos a los jóvenes en el centro, y tomando presta-
das palabras de García Lorca, podemos decir que «cuando las cosas [los 
jóvenes] llegan a los centros, no hay quién las arranque». Y es precisa-
mente así como hemos de estar: los jóvenes en el centro y nosotros cerca 
de ellos, haciendo camino con ellos sin quitarles el protagonismo.

El año jubilar nos deja muchos motivos para la esperanza en la pas-
toral con jóvenes, junto a no pocos retos. En este contexto de huellas 
y desafíos, preguntándonos ¿para quién eres?, se nos pide mantener 
viva la esperanza, que nos siga movilizando, que nos mantenga en ca-
mino. Así que cabe preguntarnos en dónde estamos en la pastoral con 
jóvenes.



27Testimonios

Quizá en el inicio de nuestra respuesta hemos de recordar que hace 
tiempo dejamos de estar en una época de fuertes cambios, y que nos 
abrimos paso a un cambio de época que ya estamos viviendo, y es un 
tema para nada baladí. En la Iglesia en general, y en la vida consagrada 
en particular, lo vivimos desde diferentes dimensiones, y una de ellas 
es en el enfoque de nuestro trabajo con jóvenes: pasamos de hacer pas-
toral para ellos a buscar hacerla con ellos. Este cambio de mentalidad, 
lo vemos bien reflejado en el Nuevo Proyecto Marco de Pastoral con 
Jóvenes que la Iglesia nos regaló hace unos meses, en el que pasamos 
de tener como modelo de nuestra pastoral la figura del Buen Pastor, 
quien va delante guiando el camino, a la imagen del camino de Emaús, 
en la que se acompaña y se hace camino junto con los discípulos.

La realidad nos pide que salgamos de nuestra zona de confort y va-
yamos a la zona de aprendizaje. Hace tiempo que ya no nos dirigimos 
a un grupo homogéneo de jóvenes, sino a jóvenes plurales y diversos, 
así que ya no basta con trazar un plan. Ahora, siguiendo el pasaje del 
camino de Emaús, nuestra misión es acercarnos a los jóvenes, intere-
sarnos por ellos y caminar junto a ellos; ofrecerles el Evangelio y cami-
nos de discernimiento para que puedan llegar a descubrir y desarrollar 
su vocación, dentro de la Iglesia, en el mundo. Al hacerlo, no podemos 
olvidar que nosotros también necesitamos ser acompañados, necesi-
tamos ser ese caminante de Emaús para, a nuestra vez, poder hacer 
camino con otros. Dicho con otras palabras, necesitamos cuidarnos a 
todos los niveles para poder cuidar.

Nuestra preocupación y empeño pasó de trazar un plan sólido a lar-
go plazo a preocuparnos por tener buenos itinerarios de crecimiento en 
la fe que sean personalizados, flexibles, guiados y acompañados, cons-
truidos entre todos, en donde los jóvenes sean protagonistas, que sean 
espacios donde puedan compartir sus alegrías e inquietudes, en donde 
se formen verdaderas comunidades. Esto nos llama indudablemente a 
crear comunidades vivas, auténticas, en las que nuestro testimonio sea 
creíble y nuestro anuncio verdaderamente kerigmático, también que 
vayamos vislumbrando cómo encarnar el kerigma en el lenguaje de los 
jóvenes como nos pide ChV 211.

Otro aspecto central es el acompañamiento. Nos urge preguntar-
nos si propiciamos espacios de posibilidad y acompañamiento en un 



28 Vida consagrada, ¿para quién eres?

contexto en el que, en muchos casos, la familia dejó de ser el primer 
lugar de anuncio y acompañamiento en la fe. Sabemos que no hay 
anuncio de la buena noticia sin acompañamiento, y la realidad es que 
nos faltan acompañantes bien formados. Esto, lejos de verlo con pesi-
mismo, hemos de tomarlo como una oportunidad para formar agentes 
jóvenes de pastoral, comprometidos y enamorados del Evangelio, con 
quienes podamos acompañar jóvenes de las siguientes generaciones.

Esto nos conduce a sentirnos interpelados por ellos, a escucharlos, a 
querer ver que, en la sociedad del cansancio de la que habla el filósofo 
Byung-Chul Han, hay una nueva búsqueda de lo espiritual, de conec-
tar con la trascendencia, y esta búsqueda se da en una realidad plural, 
en contextos secularizados, en algunos lugares hablamos de una «ge-
neración perdida». Estos jóvenes coinciden y conviven con otros que 
están haciendo camino de crecimiento en la fe, quienes también necesi-
tan ser acompañados. Por cada uno de ellos damos gracias a Dios. Son 
una gran luz, pero también un gran desafío, ya que nos hacen plan-
tearnos cómo desarrollar los proyectos de pastoral juvenil, integrando 
explícitamente la dimensión vocacional, poniendo en valor todas las 
vocaciones de la vida cristiana, sin olvidarnos de la vocación específica 
a la vida consagrada. Cuando la diversidad es tan grande y el acom-
pañamiento necesita ser mucho más personalizado no podemos hacer 
otra cosa que adaptarnos a los tiempos que corren y saber dar razón de 
nuestra esperanza a los diferentes perfiles de jóvenes. 

Estamos llamados a ser contagiadores de la buena noticia y organi-
zadores de citas de cada joven con quien es el centro de nuestras vidas: 
Jesús de Nazaret.

Con todos ellos necesitamos estar, animarnos a caminar con cada 
uno en la búsqueda de Dios y su voluntad para sus vidas. Si queremos 
hacerlo bien, de verdad por los jóvenes, estamos llamados a caminar 
juntos, a compartir experiencias, las que han funcionado y también las 
que no. Podemos preguntarnos cómo partir de nuestros sueños y de-
seos y caminar junto con otros carismas y realidades de Iglesia, hacien-
do que las buenas experiencias tengan continuidad, que nos ayuden a 
profundizar y a descubrir en la vida de cada uno la profundidad de la 
experiencia de Dios. Hemos de seguir tomando conciencia de que no 
todos estamos llamados a todo, y que el conjunto de carismas es una ri-



29Testimonios

queza para la Iglesia y para el mundo, nos complementamos. Por ello, 
es urgente estar dispuestos a sumar, a estar en sintonía, a reconocer 
que todos a todo no llegamos, pero hemos de acompañar a todos todos 
todos. Que los jóvenes a los que acompañamos no se queden solo en lo 
nuestro a nivel carismático, sino que entren en comunión y hagan co-
munidad con otros grupos de jóvenes que estén cerca de su zona. Que 
creen vínculo, que se sepan comunidad y de ahí salga la fuerza para 
seguir en su camino de vida vocacionada. Es urgente coordinar pro-
yectos conjuntos, nos falta un diálogo más constante y auténtico, con 
los jóvenes en el centro, un diálogo verdaderamente sinodal, eclesial. 
Estamos en tiempo de sumar.

Solo con la capacidad de encuentro, de encontrarnos, podemos ge-
nerar confianza, y solo desde la confianza podemos plantear y com-
partir preguntas, búsqueda, camino. ¿Cómo nos encontramos con los 
jóvenes? ¿Estamos dispuestos a dejarnos incomodar por ellos, a cam-
biar nuestros horarios y estructuras?

No tengamos miedo, como agentes de pastoral con jóvenes no esta-
mos llamados a la perfección, sino a compartir la plenitud de la buena 
noticia del Evangelio. A ser testimonio creíble de lo que anunciamos. 
Es el momento de preguntarnos si nuestra propuesta toca verdadera-
mente sus corazones.

Este tiempo, con sus luces y sus desafíos, es nuestro kairós. Es la 
oportunidad, es el tiempo oportuno. Os invito a encarnar estas pala-
bras de santa Catalina de Siena, en la vida de cada uno de nosotros, 
pero también en la vida de cada uno de los jóvenes de nuestro entorno: 
sé quien Dios te llama a ser y prenderás fuego al mundo. Este fuego 
solo puede ser el resultado de buscar con paciencia ser la persona que 
Dios nos creó para ser, con nuestra misión y circunstancias únicas, y 
perseverar en todo con gran amor. Así que ese fuego es amor… y si es 
real, la llama del amor crecerá y encenderá a otros. Es descubrirnos a la 
luz de Dios y florecer. Es saber que soy para Dios en los demás.

Mónica Marco Peña, OP
Responsable del área de Pastoral Juvenil Vocacional. CONFER



Retos del Jubileo de la Esperanza a la vida consagrada

El jubileo, en la tradición bíblica y eclesial, es un tiempo de gracia que 
nos convoca a renovar nuestra relación con Dios, con los hermanos y 
con la creación. Es una oportunidad para mirar el futuro con esperan-
za. Para hacer lo de siempre no vale la pena ningún año jubilar. En la 
actualidad se necesita un ejercicio de sinceridad para revisar la vida 
religiosa. Supone afrontar tensiones internas, de comunidades y de 
congregaciones: desánimo, desgaste, crisis de vocaciones, seculariza-
ción, envejecimiento, tensiones en la vivencia de carismas. Para abor-
dar estos temas es necesaria la conversación en el espíritu que trae el 
soplo sinodal. Ante esta realidad varios son los retos que nos dejado 
este año jubilar:

1. �Retos jubilares al carisma: volver a las fuentes y fidelidad  
al carisma

El papa Francisco, en la bula de convocatoria al jubileo, nos invita a la 
conversión personal. Para los consagrados supone recuperar las raí-
ces espirituales, comunitarias y apostólicas, es volver al primer amor: 
«Tengo contra ti que has abandonado tu amor primero» (Ap 2,4). Puede 
ser ocasión de dejarse interpelar por el carisma fundacional, revitalizar 
la formación, revisar la espiritualidad, fortalecer la comunión interior 
y exterior. Es recuperar ese primer soplo que recibimos del Espíritu y 
que nos llevó a nuestra congregación.

El jubileo es una oportunidad para redescubrir nuestras raíces; pu-
rificar nuestras motivaciones, por qué estamos en nuestra congraga-
ción; revisar si nuestro carisma responde a las necesidades del mundo 
de hoy y si vivimos con radicalidad nuestros orígenes fundacionales. 
No  es nostalgia, sino fidelidad carismática. Es vivir con coherencia 
nuestro espíritu fundacional, actualizando el carisma para el hoy de la 
Iglesia, más allá de modas y tendencias sociales.

2. Retos jubilares al futuro: renovación de vida y estructuras

Desde hace tiempo venimos escuchando lo siguiente: reforma de vida 
y estructuras de las congregaciones religiosas; unión de provincias; en 



31Testimonios

algunos casos, unión de congregaciones con carismas similares o cerca-
nos. Es cierto que las circunstancias actuales de la vida religiosa están 
cambiando la forma de vida y organización interna. La Iglesia, y por lo 
tanto la vida religiosa, está llamada al discernimiento de sus estructu-
ras y formas de vivir nuestra consagración. «Hay estructuras eclesiales 
que pueden llegar a condicionar un dinamismo evangelizador, igual-
mente las estructuras sirven cuando hay una vida que las anima, las 
sostiene y las juzga» (EG 26). ¿Nuestras estructuras sirven?

Es un reto importante, supone valentía para dejar atrás formas ca-
ducas, dejar atrás el «siempre ha sido así», ahora no aportan nada a 
la vida comunitaria ni a la misión. Es bueno preguntarse ¿qué quiere 
Dios hoy de nuestra congregación religiosa? Nos llevará a definir es-
tilos de vida religiosa y comunitaria, modelos de gobierno, más cerca-
nos y más sinodales, relaciones internas, ritmos y estructuras de vida 
comunitarias y opciones pastorales. Se necesita valentía para revisar 
nuestras obras y los lugares en que estamos, preguntarnos el qué cam-
biar, qué eliminar, o qué crear. 

3. Retos jubilares a la vida comunitaria: renovar la fraternidad

La comunidad es algo más que una vida en común, es más que una 
norma canónica. Es un lugar teológico, donde mi hermano de comu-
nidad no es alguien que vive conmigo, sino el mismo Cristo que quie-
re compartir su vida en comunidad. Un fruto importante y que está 
en constante renovación es la vida comunitaria, la vida fraterna. El ju-
bileo ha sido un tiempo privilegiado para sanar heridas y tensiones 
entre miembros de una misma comunidad. Un tiempo para valorar la 
diversidad y multiculturalidad de nuestras comunidades, donde abra-
cemos las diferencias generacionales y geográficas.

A través de un diálogo sincero, de escucha y humildad, la vida 
consagrada tiene que ser capaz de volver al ideal comunitario: «Los 
creyentes vivían todos unidos y tenían todo en común» (Hch 2,44). 
Una vida que nos llevará a renovar la confianza mutua, la corrección 
fraterna, en un clima de acogida misericordiosa, donde cada religioso 
pueda experimentar el perdón y la reconciliación. El jubileo nos empu-
ja a tener una mirada larga, cargada de esperanza. 



32 Vida consagrada, ¿para quién eres?

4. Retos jubilares al testimonio religioso: voz profética

El jubileo es una ocasión para recuperar la radicalidad evangélica, para 
ser testimonio vivo y creíble de Dios en un mundo herido y necesitado. 
La vida religiosa está llamada a ser voz profética desde el testimonio, 
más que desde el discurso, desde la denuncia más que desde confor-
mismo. El mundo escucha menos los discursos y valora más los tes-
timonios de vida. El papa Francisco decía: «El mundo sigue más a los 
testigos que a los maestros y si siguen a los maestros es porque antes 
son testigos», o el encargo que dio san Francisco de Asís a sus frailes: 
«Salid y anunciad el Evangelio y si es preciso utilizad la palabra», lo 
importante era el testimonio, la vida.

El jubileo pide a la vida consagrada renovación, sin diluir su identi-
dad: «La mundanidad espiritual es la gran amenaza para la vida con-
sagrada» (EG 93). Ser voz profética exige movilidad interior y exterior, 
creatividad pastoral y valentía. Exige decisión para abandonar o trans-
formar las obras que ya no expresan vida, que no son testimonio del 
carisma. La profecía no siempre es bien recibida ni entendida: dentro 
de la congregación hay inmovilismo y resistencia al cambio, y fuera esa 
voz profética se vuelve incómoda.

5. Retos jubilares a la pastoral carismática: repensar la misión

El jubileo ha llamado a salir, a hacerse cercana y solidaria a la vida 
religiosa con los «signos que el Señor nos ofrece», como nos decía el 
papa Francisco en la bula Spes non confundit, 7. Es en estos signos de 
los tiempos (8-15), donde se hace realidad el carisma de cada congre-
gación religiosa. Las palabras de san Pablo: «¡Ay de mí si no anuncio 
el Evangelio!» (1 Cor 9,16), nos llevan a preguntarnos si nuestra co-
munidad y nuestra congregación anuncian el Evangelio. No todo es 
anuncio. Hay congregaciones para las que todo vale: todo es pastoral, 
compromiso, carisma. Mantenemos actividades y estructuras, que son 
las de siempre, pero que resultan cómodas a la congregación. 

Es bueno que nos preguntemos si la pastoral de la congregación 
responde a esos signos de los tiempos, que el papa Francisco quiere 
que se conviertan en los signos de esperanza de que nos habla en la 
bula: lucha por la paz, lucha por la vida; esperanza para los presos, 



33Testimonios

enfermos, jóvenes, inmigrantes, ancianos, pobres. Si en nuestra misión 
no se recoge ninguno de los signos de esperanza que nos presenta el 
papa, debemos replantearnos nuestra misión evangélica.

6. Retos jubilares en el cuidado de la casa común

El jubileo nos lleva a un comienzo nuevo, a un nuevo estilo de vida, 
que también afecta a la ecología integral y al cuidado de la casa común. 
La vida religiosa, por su estilo de vida comunitaria, está llamada a ser 
laboratorio de esperanza ecológica, donde se revisen estilos de vida 
sobrios y solidarios, que sean testimonio de compromiso ecológico. 
Es necesario incorporar criterios de sostenibilidad y ahorro, donde se 
fomente un consumo responsable, inversiones éticas y se instale ener-
gía renovable en nuestras comunidades y obras apostólicas. Hay ya 
muchas experiencias en este campo.

Por otro lado, las comunidades religiosas deben convertirse en es-
pacios de reflexión, formación y denuncia ecológica: el papa Francisco 
ha repetido en numerosas ocasiones que las catástrofes naturales las 
sufren los pobres, eso hace que la vida religiosa esté llamada a denun-
ciar las estructuras que destruyen la creación, a dar voz a los pobres 
afectados. La esperanza jubilar es inseparable de la denuncia ambien-
tal y del cuidado de la creación.

7. �Retos jubilares para una reconciliación eclesial:  
mutuas relationes

Hay mucho camino por andar. Más que mutuas relationes, necesitamos 
recorrer el camino de la «mutua confianza». Las relaciones pueden 
darse, pero si no hay confianza, esas relaciones son estéticas, pero no 
éticas, son formales, pero no eclesiales, porque se asientan en unas re-
laciones de desconfianza. Necesitamos pasar de una coordinación ju-
rídica a una comunión sincera. Es necesario una escucha mutua y una 
corresponsabilidad pastoral. Clarificar el debate entre autoridad dioce-
sana y derecho del instituto, sobre todo el derecho pontificio. La vida 
religiosa debe ser generosa y superar la «autorreferencialidad carismá-
tica», y ponerlo al servicio de la Iglesia local. Abrirse a participar en es-
tructuras parroquiales, diocesanas y nacionales que, desde el carisma, 



34 Vida consagrada, ¿para quién eres?

enriquezcan la misión de la Iglesia. Hay muchas instancias eclesiales 
donde, todavía, las voces consagradas no existen o son marginales.

8. �Retos jubilares: la sinodalidad, camino de reconciliación  
en la vida religiosa

El jubileo se ve enriquecido por el Sínodo, donde se destaca la impor-
tancia de la vida religiosa como una riqueza espiritual para la Iglesia, 
subrayando su papel profético y su contribución a la sinodalidad. Nos 
lleva a confrontar las estructuras de gobiernos con la propuesta sinodal 
de una Iglesia en escucha y centrada en el discernimiento a la luz del 
Espíritu. Pero también nos empuja a buscar un gobierno más horizon-
tal y menos vertical, más de escucha que de decisión unipersonal, más 
de comunión que de ejecución.

El documento final del Sínodo señala que la sinodalidad es una 
oportunidad para profundizar en la vocación profética de la vida reli-
giosa y en su capacidad de vivir en comunión y misión. La sinodalidad 
permite a las comunidades religiosas fortalecer prácticas como el dis-
cernimiento en común, la armonización de los dones individuales y la 
colaboración en la misión compartida. 

 Florencio Roselló Avellanas, O. de M.
Arzobispo de Pamplona y obispo de Tudela



Personas. Carismas. Misión

El lema de esta Jornada de la Vida Consagrada de 2026 nos recuer-
da fuertemente la celebración del Congreso de Vocaciones «¿Para 
quién soy? Asamblea de llamados para la misión», hace ahora un año. 
En  aquel encuentro festivo y gozoso, al estilo de un «nuevo Pente-
costés», sentimos cómo el Espíritu de Jesús nos envió, nuevamente, 
a seguir ofreciendo la buena noticia del Evangelio, con la confianza 
de saber que Dios, también hoy, sigue llamando y que cada persona, a 
pesar de los ruidos de nuestro tiempo, puede responder con generosi-
dad. Una respuesta que abre un horizonte de vida para quien se ponga 
a la escucha del Espíritu y se atreva a decir, con la Virgen María, madre 
de la vocación: «Hágase en mí, según tu Palabra» (Lucas 1,38).

Cada consagrado, cada consagrada, cada institución y  
¡todos juntos!

Después de la preparación del precongreso, con los documentos de 
trabajo más las fichas para el discernimiento, y tras lo vivido en los días 
del Congreso de Vocaciones en el Madrid-Arena, se abre el tiempo del 
poscongreso, en el ya cual intuimos una primera respuesta a la pregunta 
que nos ha acompañado en estos meses pasados: «¿Para quién soy?» 
(Christus vivit, 286): «Para el Señor, en los hermanos», que fue el lema 
de la Jornada Mundial de Oración por las Vocaciones y Vocaciones Na-
tivas del curso pasado.

Ahora damos un paso más con la Jornada de la Vida Consagrada 
pues es la primera vez que la celebramos en esta etapa del poscongreso. 
Y lo hacemos con responsabilidad. Una tarea que recae, en primer lu-
gar, en cada consagrado (personas), viviendo como «discípulo misionero» 
en su vida cotidiana, en la búsqueda o desarrollo de su vocación concre-
ta. También es responsabilidad de cada institución (carismas) en nuestra 
Iglesia, discerniendo cómo dar un renovado impulso a la pastoral vo-
cacional en su ámbito particular. Y a la vez, es responsabilidad de todos, 
buscando lo que podemos ir haciendo juntos (misión), en sinodalidad, dentro 
del marco y realidad de las Iglesias particulares, entre los diversos mi-
nisterios, servicios, dones y carismas.



36 Vida consagrada, ¿para quién eres?

Por tanto, esta etapa del Pos-Congreso de Vocaciones y la Jornada 
de la Vida Consagrada de 2026 nos ofrece este indicador: «Todos por 
todos» para responder al don y a la tarea de la pastoral de la llamada: 
cómo generar una cultura vocacional que favorezca el reto de plantear la 
vida como vocación, y cómo ofrecer y promover todos los caminos vocaciona-
les y de consagración en nuestra Iglesia.

¿Para quién soy? Personas

La gran multitud de consagrados y consagradas nos revela la voca-
ción como una llamada interior profunda a cualquier persona. Y, aun-
que son muchos los hombres y mujeres que viven de la agitación de 
lo apostólico al sosiego de la contemplación, la vida religiosa no es 
una profesión o rol externo; es una llamada interior, una invitación de 
Dios que conduce a cada persona hacia su misión única. No basta con 
«escoger» algo. Se trata de «descubrir» lo que Dios quiere de cada uno. 
La vocación es también parte del desarrollo humano pleno y auténtico, 
de la madurez afectiva y espiritual. No se trata de escapismo, sino de 
realización de la persona en su dimensión más profunda. Cada perso-
na es una vocación.

El Congreso de Vocaciones fue un acontecimiento eclesial que inten-
tó sintetizar la tensión interior de dos dimensiones de la vocación: la 
nostalgia y la profecía.

La nostalgia, tan bien desarrollada en la ponencia inicial, hace eco 
de ese anhelo de plenitud, sentido, trascendencia. Y la profecía, como 
aportación de la ponencia final, es la respuesta comprometida, audaz, 
creativa, a ese anhelo mediante un seguimiento vital. 

Así pues, la vocación parte del deseo profundo del alma de cada 
persona, pero su realización es un camino de fidelidad, esperanza, ries-
go y «consagración a las exigencias radicales del Evangelio».

¿Para quién soy? Carismas

El Congreso de Vocaciones fue, sin duda, «una asamblea de llamados 
integradora» de todas las comunidades, ministerios, carismas y consa-
graciones que enriquecen la vida religiosa. 



37Testimonios

La ponencia inicial del primer día dio voz a las muchas aportacio-
nes que consagrados y comunidades hicieron en los trabajos previos 
de preparación. Casi todas sintetizan que la «renovación de la vida 
consagrada ha de hacerse desde su carisma», no con fórmulas exter-
nas, sino volviendo a la raíz: «Al carisma propio, a la espiritualidad 
esencial». 

En este esfuerzo de innovación «la animación vocacional se convierte 
en palanca de esa renovación, en espacio de renovación», como señalaba 
la ponencia final que además nos propone una pastoral paciente, centra-
da en el acompañamiento personalizado y en la creación de contextos 
comunitarios donde la vida consagrada recupere su frescura carismáti-
ca, que supere los modelos tradicionales de promoción vocacional.

Otra de las aportaciones es: «Recuperar el carisma de la escucha, 
el acompañamiento, la formación y la paciencia». Ciertamente que la 
llamada vocacional no se resuelve de inmediato. Requiere un acom-
pañamiento maduro (psicológico, espiritual, comunitario) y paciencia: 
como «el sembrador que no busca frutos inmediatos» (Mateo 13,1-23). 
La vocación de especial consagración, evidentemente, puede tardar en 
madurar, y su cultivo implica fidelidad, discernimiento, escucha.

¿Para quién soy? Misión

Lo mismo que el Congreso de Vocaciones, el lema de la Jornada de la 
Vida Consagrada nos congrega en torno a la pregunta: «¿Para quién 
soy yo?». Ya sabemos la respuesta. Sabemos que el que nos la da da la 
vida por nosotros y nos envía el Espíritu Santo para que podamos vivir 
la respuesta: «Para el Señor en los hermanos». ¡Esa es nuestra misión!

Esta respuesta vocacional es la que mueve toda la vida cristiana, a 
toda la Iglesia y promueve todas las vocaciones en la Iglesia. No solo 
los que participaron del Congreso, sino que todos todos todos somos 
embajadores de este compromiso: «Hacer lo posible para que la lla-
mada al envío misionero sea secundada y hacer de nuestra Iglesia una 
Iglesia vocacional y misionera» (ponencia final).

Por tanto, este es un compromiso urgente que hoy llega a nuestras 
familias, barrios y parroquias, pueblos y ciudades; también a congre-
gaciones e instituciones apostólicas, diócesis y organismos eclesiales; 



38 Vida consagrada, ¿para quién eres?

pero, sobre todo, es una llamada a todos los que hemos podido vivir 
esta fiesta del Espíritu y nos toca dar continuidad en nuestras realida-
des. ¡También los consagrados!

En Jesús hemos sido bautizados en el Espíritu Santo y en el fuego. No lo 
olvidemos nunca. El Señor arde de amor por todos, sin excluir a nadie, y 
quiere que todos nos contagiemos este fuego vivo para poder contagiar a 
otros. Ese fuego es la evangelización a la que como bautizados hemos sido 
convocados, que no es otra cosa que llevar al mundo el fuego que Jesús 
vino a traer a la tierra. Él nos ilumina con su presencia y su poder y, solo 
así, nos convertimos en fuego que calienta e ilumina a todos los que encon-
tramos. La Iglesia misionera es una Iglesia vocacional. Estamos llamados a 
transmitir el fuego vocacional. 

La Jornada de la Vida Consagrada en esta etapa del poscongreso 
nos transmite este ardor vocacional: la vida religiosa habla por sí mis-
ma regalándonos a sus consagrados en el gozo y la alegría de habitar 
en el ser, en la comunión y en el servicio a la humanidad. La vocación 
de especial consagración se convierte en misión y testimonio: «Una 
existencia configurada por lo esencial, que ilumina a otros».

Feliz seas, Iglesia misionera y vocacional por los consagrados. Queremos 
dar gracias a Dios por la riqueza de la vocación consagrada. Queremos dar 
gracias a Dios por los religiosos y religiosas, monjes de monasterios, vírge-
nes consagradas, institutos seculares, nuevas formas de vida consagrada. 
La vida religiosa tiene un valor de signo porque prefigura los bienes del 
cielo, dando testimonio de la vida eterna, proclamando la trascendencia 
de Dios, y la vida configurada con Cristo. En el corazón late un amor que 
llamamos caridad perfecta.

 Servicio de Pastoral de la Vocación de la Cee



PARA ORAR Y AGRADECER…





…Unidos a él, y en él entre ustedes, sus pequeñas luces se convierten 
en el trazado de un camino luminoso en el gran proyecto de paz y 
salvación que Dios tiene para la humanidad. Por eso, a ustedes, hijas 
e hijos de fundadores y fundadoras, les dirijo una cálida exhortación a 
«volver al corazón», como el lugar en el cual redescubrir la chispa que 
animó los inicios de su historia, entregando a quienes les precedieron 
una misión específica que no pasa y que hoy se les confía a ustedes. 
En efecto, es en el corazón donde se produce la «paradójica conexión 
entre la valorización de uno mismo y la apertura a los demás, entre el 
encuentro personalísimo con uno mismo y el don de uno mismo a los 
demás» (Francisco, carta enc. Dilexit nos, 18). Es en la interioridad, cul-
tivada en la oración y en la comunión con Dios, donde echan raíces los 
mejores frutos del bien según el orden del amor, en la plena promoción 
de la singularidad de cada uno, en la valorización del propio carisma y 
en la apertura universal de la caridad…

Solo así podrán ser, en los diversos ambientes en los que viven y 
trabajan, constructores de puentes y difusores de una cultura del en-
cuentro en el diálogo, en el conocimiento recíproco, en el respeto por 
las diferencias, con esa fe que les hace reconocer en cada ser humano 
un único rostro sagrado y maravilloso: el de Cristo.

Discurso del Santo Padre León xiv
Aula Pablo VI

Viernes, 10 de octubre de 2025
Jubileo de la Vida Consagrada





HOMILÍA DEL SANTO PADRE LEÓN XIV

Plaza de San Pedro 
Jueves, 9 de octubre de 2025

«Pidan y se les dará, busquen y encontrarán, llamen y se les abrirá» 
(Lc 11,9). Con estas palabras, Jesús nos invita a dirigirnos con confian-
za al Padre en todas nuestras necesidades.

Nosotros las escuchamos en el marco de la celebración del Jubileo 
de la Vida Consagrada, que los ha reunido aquí en gran número, veni-
dos desde muchas partes del mundo —religiosos y religiosas, monjes 
y contemplativas, miembros de los institutos seculares, los pertene-
cientes a la Orden de las Vírgenes, eremitas y miembros de «nuevos 
institutos»— que, llegados a Roma para vivir juntos la peregrinación 
jubilar, para confiar nuestra vida a esa misericordia de la cual, a través 
de la profesión religiosa, se han comprometido a ser signo profético, 
porque vivir los votos es abandonarse como niños en los brazos del 
Padre.

«Pedir», «buscar», «llamar» —los verbos de la oración usados por 
el evangelista Lucas— son actitudes familiares para ustedes, habitua-
dos por la práctica de los consejos evangélicos a pedir sin exigir, dóci-
les a la acción de Dios. No es casual que el Concilio Vaticano II hable 
de los votos como un medio útil «para traer de la gracia bautismal 
fruto copioso» (const. dogm. Lumen gentium, 44). «Pedir», de hecho, 
es reconocer, en la pobreza, que todo es don del Señor y dar gracias 
por todo; «buscar» es abrirse, en la obediencia, a descubrir cada día el 
camino que debemos seguir para alcanzar la santidad, según los de-
signios de Dios; «llamar» es pedir y ofrecer a los hermanos los dones 
recibidos con corazón puro, esforzándose en amar a todos con respeto 
y gratuidad.

Podemos leer en este sentido las palabras que Dios dirige al profeta 
Malaquías en la primera lectura. Él llama a los habitantes de Jerusalén 
«mi propiedad exclusiva» (Mal 3,17) y dice al profeta: «Tendré compa-
sión de ellos, como un hombre tiene compasión de su hijo» (íbid.). Son 
expresiones que nos recuerdan el amor con el que el Señor, al llamar-
nos, nos ha precedido: una ocasión, en particular para ustedes, para 



44 Vida consagrada, ¿para quién eres?

hacer memoria de la gratuidad de su vocación, comenzando desde los 
orígenes de las congregaciones a las que pertenecen hasta el momento 
presente, desde los primeros pasos de su itinerario personal hasta este 
instante. Todos nosotros estamos aquí, ante todo, porque él nos ha que-
rido y elegido desde siempre.

«Pedir», «buscar», «llamar», entonces, quiere decir también mirar 
hacia atrás la propia existencia, trayendo a la mente y al corazón todo 
lo que el Señor ha realizado, a lo largo de los años, para multiplicar los 
talentos, para acrecentar y purificar la fe, para hacer más generosa y li-
bre la caridad. A veces esto ha sucedido en circunstancias alegres, otras 
veces por caminos más difíciles de entender, tal vez a través del crisol 
misterioso del sufrimiento. Siempre, sin embargo, en el abrazo de esa 
bondad paternal que caracteriza su actuar en nosotros y a través de 
nosotros, por el bien de la Iglesia (cf. const. dogm. Lumen gentium, 43).

Y esto nos lleva a una segunda reflexión, sobre Dios como plenitud 
y sentido de nuestra vida: para ustedes, para nosotros, el Señor es todo. 
Lo es en distintos modos, ya sea como creador y fuente de la existencia, 
como amor que llama e interpela, como fuerza que impulsa y anima 
a la donación. Sin él nada existe, nada tiene sentido, nada vale, y el 
«pedir», «buscar» y «llamar» de ustedes, tanto en la oración como en 
la vida, hacen referencia a esta verdad. San Agustín, a este propósi-
to, describe la presencia de Dios en su existencia con imágenes bellísi-
mas. Habla de una luz que trasciende el espacio, de una voz que no se 
ve abrumada por el tiempo, de un sabor que nunca se ve empañado 
por la voracidad, de un hambre que nunca se apaga con la saciedad, y 
concluye: «Esto es lo que amo cuando amo a mi Dios» (san Augustín, 
Confesiones, 10,6.8). Son palabras de un místico, y aun así nos resultan 
cercanas, pues manifiestan la necesidad de infinito que habita en el 
corazón de todo hombre o mujer de este mundo. Precisamente por esto 
la Iglesia les confía la tarea de ser, con su despojarse de todo, testigos 
vivos del primado de Dios en su existencia, también ayudando lo más 
que puedan a los demás hermanos y hermanas que encontrarán para 
cultivar su amistad con él.

Por lo demás, la historia nos enseña que de una experiencia de Dios 
brotan siempre impulsos generosos de caridad, como ha sucedido en la 
vida de sus fundadores y fundadoras, hombres y mujeres enamorados 



45Testimonios

del Señor y por eso dispuestos a hacerse «todo para todos» (1 Cor 9,22), 
sin hacer distinciones, en los modos y ámbitos más variados.

Es verdad que también hoy, como en tiempos de Malaquías, hay 
quienes dicen: «Es inútil servir a Dios» (Mal  3,14). Es un modo de 
pensar que lleva a una auténtica parálisis del alma, por la cual uno 
se contenta con una vida hecha de instantes fugaces, de relaciones 
superficiales e intermitentes, de modas pasajeras, todas ellas, cosas 
que dejan vacío el corazón. Para ser verdaderamente feliz, el hom-
bre no necesita de eso, sino de experiencias de amor consistentes, 
duraderas, sólidas, y ustedes, con el ejemplo de su vida consagrada, 
como los árboles exuberantes de los que hemos cantado en el salmo 
responsorial (cf. Sal 1,3), pueden difundir en el mundo el oxígeno de 
ese modo de amar.

Hay sin embargo una última dimensión de su misión sobre la que 
quisiera detenerme. Hemos escuchado al Señor decir a los habitantes 
de Jerusalén: «Brillará el sol de justicia que trae la salud en sus rayos» 
(Mal 3,20). Es decir, los invita a esperar en la realización de su destino 
que va más allá del presente. Esto evoca la dimensión escatológica de 
la vida cristiana, que nos quiere comprometidos en el mundo, pero al 
mismo tiempo constantemente orientados hacia la eternidad. Es una 
invitación a que ustedes extiendan el «pedir», el «buscar» y el «llamar» 
de la oración y de la vida al horizonte eterno que transciende las reali-
dades de este mundo, para orientarlas hacia el «domingo sin ocaso en 
el que la humanidad entrará en tu descanso» (Misal Romano, Prefacio X 
dominical del Tiempo ordinario). El Concilio Vaticano II, al respecto, 
les confía una misión específica, cuando afirma que los consagrados 
están llamados en modo particular a ser testigos de los «bienes futu-
ros» (cf. const. dogm. Lumen gentium, 44).

Queridos hermanos y hermanas, el Señor, al que han dado todo, les 
ha correspondido con tanta hermosura y riqueza, y yo quisiera exhor-
tarlos a atesorarlas y a cultivarlas, evocando como conclusión algunas 
expresiones de san Pablo VI:

Conservad —escribía a los religiosos— la sencillez de los «más pequeños» 
del Evangelio. Sabed encontrarla en el íntimo y más cordial trato con Cristo 
o en el contacto directo con vuestros hermanos. Conoceréis entonces «el re-
bosar de gozo por la acción del Espíritu Santo» que es de aquellos que son 



46 Vida consagrada, ¿para quién eres?

introducidos en los secretos del reino. No busquéis entrar a formar parte 
de aquellos «sabios y prudentes», […] para quienes tales secretos están es-
condidos. Sed verdaderamente pobres, mansos, hambrientos de santidad, 
misericordiosos, puros de corazón; sed de aquellos, gracias a los cuales el 
mundo conocerá la paz de Dios (san Pablo VI, exhort. ap. Evangelica testi-
ficatio, 54).



ORACIÓN DE LA XXX JORNADA  
DE LA VIDA CONSAGRADA

2 de febrero de 2026

Padre que estás en el cielo, 
que nos amas, nos llamas y convocas junto a tu Hijo 

para ser tus humildes testigos de esperanza 
en este mundo nuestro tan complejo y convulso, 
haz que trabajemos en sinodalidad, por la unión 

y la comunión, fundamentos de la verdadera fraternidad.

Siguiendo a tu Hijo Jesucristo, nuestro hermano y Señor, que 
nos lanza a la caridad creativa y a la ofrenda alegre 

en el cada día, ilusionados porque está con nosotros y es nuestro 
compañero de camino, 

que el soplo de tu Espíritu Santo infunda y despierte  
a la vida consagrada, 

la transforme en profecía social, levadura de paz y justicia 
en medio de tantas heridas; y que no dejemos de preguntarnos: 

«¿Para quién eres?».

Y así construyamos el «nosotros» que te agrada, 
que sabe a frescura evangélica y a calor de pan compartido, 

junto al vino de la misericordia.

De la mano de tu Madre y madre nuestra, 
siempre atenta a las necesidades de sus hijos e hijas. 

Amén.



Editorial EDICE
Conferencia Episcopal Española

Edificio «Sedes Sapientiae»
C/ Manuel Uribe, 4 - 28033 Madrid

Tlf.: 91 171 73 99
edice@conferenciaepiscopal.es

Noverim me, noverim Te





Materiales para la

JORNADA MUNDIAL  
DE LA VIDA CONSAGRADA

2 de febrero de 2026

Comisión Episcopal para la Vida Consagrada
CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA

Vida consagrada,  
¿para quién eres?


	Página en blanco



